CONTROL                 CD 1    /    7

CONTROL                 CD 1    /     2     PP-Paf

José 

Hola muy buenas tardes, un día más bienvenidos a este espacio filosófico. El tercer  programa de nuestra serie de filosofía en antena, cómo pasa el tiempo. 12 de marzo de 2004, un día después de la tragedia de Madrid, vaya por delante por supuesto, nuestro dolor y repulsa por los atentados a la vez que nuestra confianza en la razón como la única arma esencial para la paz. Un saludo por supuesto al equipo siempre tan amable de Radio Laguna, a la Universidad de Valladolid y sobre todo al Departamento de Filosofía. Esta tarde con Sixto, muy buenas tardes, ya sabéis profesor del Departamento de Filosofía y con Pedro Herráiz, profesor del IES ‘La Merced’, por supuesto con Marisa Merino en las labores del control y con quien les habla , José Chillón          ¡¡¡ comenzamos!!!

CONTROL                      PP  y resuelve

José

Las cinco y media en punto y como cada viernes puntuales a nuestra cita radiofónica y por supuesto filosófica. El anterior programa lo dedicamos, si recordáis a reflexionar sobre la ciencia, la técnica, los límites de eso que llamábamos ‘progreso tecnocientífico’. Nos habíamos quedado con la definición de tecnociencia que implica aquellas disciplinas científicas especialmente abiertas a la manipulación humana, y Alfredo nos recordaba que bajo ese epígrafe también deben incluirse aquellas disciplinas tecnológicas con una carga científica importante. Nos preguntamos por la posibilidad de agotamiento de los recursos naturales, y si recordáis también poníamos entre muchas comillas ese optimismo científico que pretendía ser la panacea de todos nuestros problemas

Sixto

Salvando por supuesto lo que habíamos denominado el otro extremo, la anticiencia: o lo que es lo mismo, la condena de todo progreso que tenga que ver con la investigación científica. Por ello decidimos mantenernos en la prudencia, en la postura intermedia.

José

Efectivamente, además ya os anunciamos que dentro de tres sesiones dedicaremos un programa especialmente dedicado a estos problemas en el ámbito de la vida humana, hablaremos de bioética, pero esto será en otro momento. Así que manos a la obra porque hoy nos toca un tema verdaderamente apasionante, Sixto.

Sixto

Así es hoy vamos a ocuparnos de todo lo relacionado con la realidad virtual, por decirlo así de la realidad de segundo orden o paralela a lo que vivimos o a lo que creemos vivir. Por eso películas como Matrix nos ayudarán a entender lo que significa vivir en un permanente estado de creencia, vivir en una realidad que no es la verdadera y cuya función es precisamente esa: ocultar la verdad

CONTROL          CD  2     /     1

Sixto

Las consideraciones filosóficas acerca de lo que hoy en día se denomina 'realidad virtual' arrancan con el periodo moderno y su dedicación al estudio del conocimiento humano y los contenidos de la mente. La primera aparición estelar de la realidad virtual se produce en las Meditaciones Metafísicas: allí Descartes pone en cuestión que su propia mente pueda conocer el mundo externo, la realidad de fuera, haciendo uso de un escenario propiamente de realidad virtual, un escenario del que surgen sus dudas acerca de la realidad

Pedro

Efectivamente en Descartes podemos hablar dela DUDA con mayúsculas como iniciadora de ese período crítico en filosofía, crítico precisamente por el intento de someter a crítica los conocimientos que se habían asentado tradicionalmente, en definitiva la búsqueda no es de otra cosa sino de una justificación de los mismos, por ello, para Descartes, si una creencia tenía plena justificación, la obtenida a partir de ella, una vez pasado el filtro de esta duda metódica, estaba igualmente justificada.
Sixto

Me imagino que todos recordáis la famosa sentencia de Descartes: Pienso luego existo. Ya que el día pasado nos tomábamos la licencia del griego, ahora vamos con el latín: Cogito ergo sum. Pues bien Descartes tuvo grandes dificultades para ir más allá de su mera existencia particular, como sabemos justificada a partir del ‘Pienso’. Tuvo muchas dificultades, digo, para pasar de su existencia individual a la existencia del mundo exterior a él, o lo que es lo mismo no pudo responder a la pregunta por una realidad no mental, una realidad ‘mundana’ en el sentido de lo que hay fuera de su conciencia.

José

Y es que, en definitiva podíamos resumir el planteamiento que aquí nos interesa de Descartes en una cuestión clave: ¿y si estamos soñando, o somos presos de los engaños de un demonio maligno que nos hace creer que estamos habitando la Tierra, viviendo de día y durmiendo de noche, yendo a trabajar, viendo mujeres de rojo...? Descartes recurrió a la existencia de Dios, que es bondadoso y omnipotente, para descartar finalmente esta opción, pero hay dudas muy razonables de que este razonamiento sea, cuando menos legítimo

CONTROL:    CD 2    /   1

José

Pero ha habido otras posturas para salir de este tramo de duda total en el que nos ha introducido Descartes, Sixto

Sixto

Así es, y ahí están los filósofos llamados anti-realistas. Teniendo en cuenta que la realidad, según estos filósofos, se limita a la realidad mental ala realidad de nuestra conciencia independientemente de lo que exista afuera, para ellos no hay diferencia entre vivir en el mundo "real" y estar en manos de un demonio maligno. Por tanto, si éste fuera el caso, es decir, si estuviéramos presos de un demonio maligno, según estos, nosotros -nuestras personas- estaríamos en viviendo en una realidad virtual, y  no estaríamos masivamente engañados: la mayor parte de las cosas que creyéramos resultarían ser ciertas, en el fondo, la única verdad que hay, para ellos, decimos, es la de nuestra mente, la de nuestros pensamientos, la de nuestra conciencia
CONTROL:    CD 2    /    1

José

Sin embargo, estos filósofos no están exentos de toda crítica. De hecho sus posturas nos abocan a lo que en filosofía se llama solipsismo es decir, que uno mismo, su propia mente, su conciencia, sean la única y última regla o criterio en el que medir la verdad o la falsedad de la realidad: en el fondo es el fin de la razón, el fin del discurso, de la posibilidad de dialogar, de llegar a un acuerdo.... la inauguración de un relativismo de tan magnas consecuencias que significaría el fin de la filosofía, probablemente.

Pedro

En esta clave, en este intento de pensar la realidad virtual sin caer en esa postura que hemos llamado solipsismo, están sumergidas algunas de las filosofías, en parte resucitadas por los planteamientos de la película ‘The Matrix’. Estas filosofías siguen los planteamientos anteriores.

José

Sí, Pedro, si me permites, los recordamos: los planteamientos consisten en pensar que si estuviéramos presos de un demonio maligno, por una parte, nosotros -nuestras personas- estaríamos en la realidad virtual, y por otra no estaríamos masivamente engañados: la mayor parte de las cosas que creyéramos resultarían ser verdad.

Sixto

En todo este contexto de realidad  virtual, y sin embargo, al contrario de lo que pensaba Descartes, no de falsedad sino de verdad en cuanto a que nuestras creencias se corresponderían con la realidad, se desenvuelve Matrix. Desde este planteamiento la pregunta esencial sería, ¿los habitantes de Matrix están masivamente engañados? O por el contrario es posible hablar al menos de verdad en cuanto a que sus creencias se corresponden con los diseños ‘vitales’ que están previamente programados

CONTROL:    CD 2    /    1

José

Bueno, pues metidos ya en harina vamos a ir poco a poco seccionando los aspectos más importantes que nos ofrece la película, desde esta clave que nos ha expuesto Sixto: en definitiva habrá que ver en que ver en qué sentido hablar de realidad virtual es hablar de falsedad, de no verdad y en qué medida podríamos decir que metidos en este fango estaríamos totalmente engañados y como a la espera de la auténtica verdad, Pedro. 

Pedro

En definitiva es necesario que tratemos de distinguir dos perspectivas: la del que ve la película y conoce que la vida de Matrix es un programa de ordenador, y por tanto falso, y la del habitante de Matrix para el que lo que está antes sus ojos es lo que existe, sin alcanzar a ver, en principio, que se trata de un engaño absoluto, para lo cual necesita de una revelación superior. Esta segunda perspectiva es la que seguiremos. 

Sixto

Vamos a ir dando vueltas a esta misma idea,. Y es que cuando uno ve la película, normalmente se asume que un individuo del mundo matrix no hace más que tener creencias falsas: cree que tiene un ordenador frente a él, y no es verdad, cree que tiene novia y tampoco, está orgulloso de su paternidad y resulta que no tiene hijos, y así sucesivamente. Sin embargo, todas esas creencias son correctas, pues las creencias de un habitante del mundo matrix se anclan en el propio mundo matrix, en el mundo virtual. Es lo que intentábamos decir antes: cuando hablamos de realidad virtual estamos verdaderamente hablando de realidad.

José

Recordáis cuando hablábamos hace unos instantes del solipsismo, y de que en el fondo lo que interesa, porque es la única verdad, es lo que existe en nuestra mente, nuestros propios pensamientos. Pues bien, de alguna manera estamos por aquí ahora. Estamos en el ámbito mental, en el de las creencias, pero no nos hemos quedado ahí: aunque absorbidos y creados por un programa de ordenador que nos dirige, comprobamos cómo estas creencias son reales, aunque sea virtualmente. 

Pedro

Olvidémonos por un momento de que somos parte de un programa de ordenador: de esta forma es fácil ver, si nos ponemos en la piel del  protagonista, del que se ve a sí mismo, que su paternidad, su trabajo, su vida, es verdad porque no hay otra perspectiva superior posible que le pueda indicar: oye, te estás equivocando. Para el protagonista, para los personajes, la realidad verdadera es la realidad virtual, la que corrobora sus creencias

CONTROL:    CD 2    /    1

Sixto

Sólo hay un tipo de creencias que resultan sistemáticamente falsas en matrix, y son las que tienen que ver con la composición del mundo. Creemos, y los habitantes de  matrix también lo creen, que la base del mundo es física, esto es, que el mundo está hecho, de una forma que seguramente no llegamos a comprender bien,. Pero en eso los habitantes de matrix están equivocados: la base, el sustrato último, de su mundo, no es físico, sino computacional. Su mundo, y ellos mismos, no “emergen” de una realidad física, sino de un programa. 

José

Incluso es posible entrever otro tipo de creencias que son también falsas, Como nosotros, los habitantes de the matrix creen que el origen de sus estados mentales está en sus cerebros o incluso que sus estados mentales son estados de esos cerebros. Sin embargo, cuando un habitante del mundo matrix está apenado, pongamos por caso, no es porque se hayan activado o inhibido ciertas sinapsis en lo que él toma por su cerebro, sino porque se han activado o inhibido ciertas sinapsis en el cerebro que las máquinas han conectado al mundo matrix.

Pedro

Y para terminar esta parte, creo José que deberíamos añadir que los habitantes de matrix llevan una buena vida en el sentido de lo dicho anteriormente: su inconsciencia sobre la realidad ‘de segundo orden’ que están viviendo. En ese sentido, Truman, de El show de Truman, está en peores condiciones, porque Truman cree que tiene una mujer que le quiere y es mentira, cree que vive en una ciudad de tantas y tampoco es verdad, cree que podría surcar el mar y llegar a otra costa y no es cierto. Truman sí es un hombre cuya vida es una mentira. Pero el señor Anderson que más tarde deviene en Neo, antes de convertirse en elegido no está en esa situación: el señor Anderson tiene un trabajo, seguramente tiene amigos, va a una fiesta, habla con gente, pasea por una ciudad como otra cualquiera, tiene miedo, inquietud, pelo, y cuando cree que tiene y hace esas cosas acierta: porque él mismo comprueba cómo la realidad se corresponde con sus creencias. 

CONTROL:    CD 2    /    1

CONTROL:    CD 1   /    7

Para la reflexión:

· observar las diferencias y semejanzas de la caverna platónica con la realidad virtual: qué es en un caso y en otro lo verdadero y lo aparente y distinguir, como se ha dicho antes, los puntos de vista: el que se acerca desde la REALIDAD y el que vive inmerso en esa pseudo-realidad que para él es todo lo que hay. De hecho Morfeo, el que está al mando de la realidad creada por ordenador describe la REALIDAD VIRTUAL  como una prisión para nuestra mente: es necesario aniquilar a quienes están intentando ocultar la situación tan dramática del hombre como creación virtual.

· Según Matrix, la realidad fue destruida por un duelo entre las máquinas creadas por los seres humamos (recordar la temática del día pasado sobre cómo nuestras propias creaciones se vuelven contra nosotros) y los hombres, no se sabe quién atacó primero, pero sí que la sociedad quedó destruida por completo. 

· Una de las frases de Morfeo: “Matrix  nos rodea por todas partes, incluso en  esa habitación, cuando miras por la ventana o enciendes el televisor; puedes sentirla cuando vas a trabajar, cuando pagas tus impuestos, cuando vas a la iglesia: es el  mundo que ha sido puesto ante tus ojos para ocultar la verdad”

· Es posible pensar, ahora desde la perspectiva del espectador que Matriz es un programa de ordenador creado para que a los hombres se les oculte la verdad, pero es posible que nosotros ahora, los espectadores estemos sumergidos en una falsedad análoga: que seamos fruto de otro programa más complicado y que creyendo que esta es la verdad, estemos en el lodo de una pseudo-verdad análogamente a los habitantes de la película, desde el punto de vista por supuesto de un espectador supremo.

Cuando queden 30” para acabar se pincha la sintonía de final

CONTROL:    CD 1    /    1

José

No tenemos tiempo para más. Muchas gracias a los que habéis preparado el programa y a todos vosotros. Ha sido un placer, os esperamos no ya el próximo viernes S. José y puente académico sino el día 26, el viernes siguiente, ya sabéis, en vuestra emisora Radio Laguna y en esta Antena Filosófica, por cierto con otro tema muy interesante y sin duda polémico: ni más ni menos que el tema de Dios. Buenas semanas para todos y no lo olvides, viernes 26, a las cinco y media esperamos poder volver a contar contigo para pensar. Un saludo

PAGE  
8

