PAGE  
1

Pedagogía existencial y Desarrollo Integral. 

                         En camino hacia una meta-educación.

                                                                                                   Erick Valdés Meza

                                                                                                Universidad de Chile


La presente ponencia constituye, fundamentalmente, una invitación. Una invitación a reflexionar acerca de nosotros mismos y acerca de la tarea que – como profesores – a diario realizamos. Somos seres reflexivos por naturaleza, pero quienes nos dedicamos a la filosofía tenemos, quizás, el deber destinal de seguir un camino más arduo; el camino del pensar y del cuestionamiento constantes. El presente trabajo constituye, por lo tanto, una invitación a reflexionar sobre la situación actual de la filosofía. Y esta reflexión pasa por preguntarse qué es la filosofía y cuál es su tarea esencial. Y esta reflexión, me parece, es el acontecimiento subsistente que nos convoca acá en Valladolid. 


Vivimos en una época de crisis. Existimos en una suerte de Apocalipsis ideológico. El creciente desarrollo de la técnica y la desmesurada idea de progreso – que actúa como un verdadero paradigma ontológico en la hora actual- nos han conducido al nihilismo, al escepticismo, al pensamiento cuantificable, mensurable y calculador. El hombre habita entre el desamparo y la indiferencia; en la soledad – y a veces desolación – de un mundo cada vez más ajeno y extranjero.


Sin embargo, no es sencillo – a partir de una concepción de la filosofía como actividad, como investigación, como camino y reflexión – proponer una vuelta al pensamiento profundo y originario. Trataremos aquí, a partir de la historia y la cultura, de entablar un diálogo con la tradición en la enseñanza de la filosofía, de donde surjan nuevos caminos, nuevas coordenadas y nuevos horizontes de reflexión.

I

Ontología de la globalización

La constitución técnica del mundo de la vida no es un fenómeno más a investigar
. Pues, en efecto, el problema de la técnica es un problema señalado, por expresar la entraña metafísica de la forma actual de conducirse el hombre con respecto a las cosas. Es a partir de la subjetividad que en la modernidad toda región del ente se provoca, se ordena, se dispone, en suma, se vuelve calculable. El hombre se convierte, entonces, en sujeto teórico, es decir, en aquel ente que se encuentra en el mundo para conocerlo, para dominarlo, para controlarlo y para acumularlo, él es el punto único donde radican toda certeza y toda evidencia; a su voluntad y a su racionalidad se reduce la totalidad de la existencia; amo y señor de las cosas, déspota del ente a partir del cual todo se explica y todo se entiende. El mundo no es más mundo sino que un objeto emplazado, enfrentado al sujeto; el mundo como objeto es, ahora, lo representado a la racionalidad del sujeto. 


El mundo, entonces, se revela como disponibilidad. La nueva investigación se aproxima a las cosas para disponer de ellas, las representa con el fin de poder medirlas y calcularlas, lo cual implica, también, dominación. El ente se devela, en la modernidad, como disponibilidad, como objetividad, y la certeza de la representación será entendida, ahora, como verdad. La totalidad del ente se reduce a ser objeto de la representación de un sujeto enteramente racional y debido a ello es el vórtice de todas las evidencias y de todas las verdades.


Sin duda que la metafísica cartesiana constituye la expresión de tal modelo: el de la conversión del hombre en sujeto racional y la del mundo en objeto representado a tal sujeto
. En este sentido, la totalidad no sólo es susceptible de ser explicada sino también, dominada por ese sujeto, ya que todo se reduce a las representaciones que él se haga. De este modo, el ser del hombre se reduce a ser un objeto más de la explotación, del cálculo, un ente aprovechable y controlable.


Este nuevo paradigma existencial que ya abarca todo el orbe y todo el amplio espectro de la acción humana, condiciona los planes de educación – principalmente en secundaria –  a ser supeditados rápidamente a esa interpelación, entregándole a nuestros jóvenes sólo instrumentos racionales y calculantes, emplazándolos a representarse su proyecto de vida bajo el signo de un modelo técnico-científico, en donde las manifestaciones más originarias del hombre – léase arte, poesía, filosofía, humanidades en general y hasta el sentido de la vida misma – van quedando rezagadas en una periferia epistémico-ontológica que no merecen.


Es indudable, entonces, que la que a mi juicio constituye la actitud fundamental de la existencia contemporánea, a saber, la globalización, y las coordenadas ontológicas que modulan la hora actual, también han alcanzado el ámbito de la educación, la cual se revela en su esencia, como un elemento insuficiente para el logro de los objetivos fundamentales que ella misma se ha trazado. Y no se trata aquí de atacar ciégamente a las metodologías deficientes o programas curriculares menesterosos – que no son, en sí mismos, el objeto central de este estudio y, que sin duda, son perfectibles – sino de constatar la total ausencia en las mallas curriculares – principalmente de los colegios y liceos municipalizados – de una asignatura transversal de Desarrollo Integral que, en forma y fondo, y sin perjuicio de los ramos regulares, prepare a nuestros jóvenes para enfrentar y superar las barreras que, inevitablemente, les depara el periplo humano.


Educación no es sólo instrucción; es integralidad, es transversalidad, es experiencia moral y, por lo tanto, trascendencia. Es epistemología y ontología, por caminos divergentes pero complementarios.


Trataremos de esbozar aquí un modelo de Pedagogía existencial
, en los términos que hemos descrito, teniendo como horizonte referencial la asignatura de Desarrollo Integral, no sin antes, analizar el lugar y misión que le corresponde a nuestra disciplina como investigación metodológica y hermenéutica, y como tarea del pensar. De este modo, trataremos de encaminarnos hacia el advenir de una nueva aurora en nuestras aulas: una meta-educación que vaya más allá y trascienda el paradigma calculante y meramente objetivador que, por esta hora, modula provocantemente nuestra acción.

II

La filosofía como investigación


La filosofía no es una teoría acabada, completada o trascendida. No es un resultado, un residuo, sino que – lejos de ser una mera teoría – constituye una actividad y una investigación constantes. Este estatuto hermenéutico le otorga a la filosofía un rango singular dentro de las mallas curriculares, pues permite, quizás con más claridad que otras ramas del saber, que la docencia vaya ligada a la investigación. La comprensión de esta singularidad será, a mi juicio, fundamental para esbozar nuevas metodologías y proyectar nuevos contenidos en los programas de filosofía. Esto significa que debemos entender que la filosofía, más que ninguna otra disciplina, ocupa la investigación para desarrollarse como tal. La pregunta, la duda, el escrutinio constituyen herramientas indispensables en la especulación filosófica, en la reflexión, fundamentación y hasta en el diseño de procedimientos concretos en los que nuestra disciplina está presente, como es el caso de las Éticas Aplicadas, tan actuales y tan necesarias en la hora que nos toca.


¿Qué es lo que caracteriza a la investigación filosófica? ¿Qué es lo propio de su investigación? ¿Qué es lo que la distingue de otros tipos de investigación, como lo son la científica, la de las ciencias sociales o, incluso – por llamarlas de alguna manera – la de las ciencias del espíritu? 


No pretendo aquí desarrollar una suerte de epistemología, pero será útil aclarar lo anterior, sobre todo en el contexto ontológico en el cual nos desenvolvemos. Actualmente, existe una fuerte tendencia a considerar importante y válida la investigación que está orientada al ámbito de la ciencia y de la técnica o cuando ésta es aplicable en el campo del desarrollo de la sociedad. Vivimos en una época en que las únicas manifestaciones humanas merecedoras de objetividad y, por lo tanto, de racionalidad son la ciencia y la técnica. La filosofía ha ido quedando rezagada en una periferia ontológica, huérfana y menesterosa, carente de sentido, de credibilidad y de objetividad. Ha sido relegada, en suma, al ámbito de lo irracional. En esta época es muy preocupante y sospechoso ser filósofo. Más aún si se es un metafísico. Sólo tiene valor lo verificable, lo calculable, lo que se puede prever
 con antelación, calculando exactamente el resultado de cualquier acción. Sólo vale el dividendo seguro, el resultado esperado, la planificación aritmética. 

¿Y la filosofía cuándo? ¿Y la filosofía dónde? Olvidamos, parece, que a diferencia de lo que creen y dicen incluso muchos de los que se han dedicado a la filosofía, ésta “sirve” para algo, y su campo de aplicación, el cual a mi entender siempre ha existido, se ha ampliado precisamente gracias a que el común de los hombres, por siglos, ha considerado que la filosofía “no sirve para nada”, otorgándole a la ciencia y a la técnica un protagonismo ontológico discutiblemente merecido. El fenómeno recién descrito no deja de ser grave. De hecho, muchos organismos que apoyan la investigación se rigen por criterios similares al señalado y, lisa y llanamente, no consideran viables los proyectos asociados al campo filosófico.

No obstante, para nadie es desconocido el auge que – como respuesta a la inexorable e incalculable intervención técnico-científica del mundo – han experimentado las éticas aplicadas en los últimos treinta años. La bioética, por ejemplo, ya es una disciplina que se estudia sistemáticamente en las universidades y ofrece un campo fértil e idóneo para la investigación, fundamentación y aplicación filosófica. En este contexto, señalamos una tarea crucial para la filosofía: la tarea del pensar, del preguntar, del escrutar por la forma en que existe actualmente el hombre sobre la tierra. La filosofía no debe ser una actividad encerrada en la academia ni tampoco una disciplina ermitaña ejercida en la montaña de Zaratustra. La filosofía es contacto con el mundo, con la vida, con la cotidianidad y, en ese sentido, debe ser fiel reflejo de lo que está pasando. La enseñanza de nuestra disciplina no puede contentarse con ser una mera iteración teórica. La enseñanza de la filosofía no puede constituirse ni menos consolidarse como una investigación en el sentido de inventario, esto es, como una mera descripción, como una colección, como una observación, ni tampoco sólo como una contemplación. El dar un sentido originario a la enseñanza de la filosofía depende de quienes ejercen la actividad, o sea, de nosotros. Y somos nosotros quienes tenemos la responsabilidad de revitalizar el sentido primero de lo que es y significa la investigación filosófica. 

Investigar en filosofía significa, primordialmente, hurgar en un campo extraño, distinto, ajeno. Es una suerte de invasión, etimológicamente hablando. Este sentido ya lo encontramos en las primeras preguntas que se formula la filosofía occidental. Cuando los presocráticos comienzan a formular sus preguntas, lo hacen justamente porque quieren ir más allá del mundo tal y como se les presentaba, tal y como lo aceptaban. Tratan de ir más allá de las fronteras sensibles, buscan trascender los horizontes del mundo para explicarlo a partir de un principio, a partir de algo que, en última instancia, no se da en lo inmediato. Entonces, ellos buscan, preguntan, invaden otros terrenos de la realidad. De este modo, la investigación filosófica se define como una búsqueda, como un invadir, como un preguntar, como un ir más allá de lo establecido y aceptado. Pero este ir más allá no significa una huida, una fuga. En esta hora ya no es posible la filosofía si se separa del mundo. La especulación pura no basta para resolver las grandes problemáticas que asolan la travesía humana. Por siglos la filosofía se consideró eminentemente metafísica
. No estamos lejos de Heidegger si decimos que a partir de una consideración metafísico-ontológica de la vida debemos buscar una reorientación de la enseñanza de nuestra disciplina. Las aulas no son una isla escindida de lo que pasa. Nuestro sistema educacional debe ser una respuesta al paradigma ontológico que por estos días impera en nuestra existencia. La globalización, más que un fenómeno es una actitud. Implica una semántica de vida distinta a todo lo conocido. Señala un alfabeto de códigos diferentes en la cotidianidad de nuestra juventud, lo cual, por cierto, exige una nueva hermenéutica. La filosofía está preparada y debe hablar de eso, debe dar la cara a su tiempo y no quedarse encerrada entre cuatro paredes,  disponible sólo para unos cuantos.

La filosofía tiene la posibilidad de superar los planteamientos tradicionales y mediáticos. Esto nos hace concluir que, como investigación y como tarea actual, la filosofía es algo vivo, en desarrollo y en vías de reafirmación permanente
. La investigación filosófica es, en este sentido de invadir que hemos hablado, la tarea más urgente, crucial y fundamental en nuestros días.

III

Pedagogía existencial y Desarrollo Integral. En camino hacia una meta-educación


Una asignatura de Desarrollo Integral debe caracterizarse por enseñar a pensar a nuestros jóvenes
. Es imposible la enseñanza de la filosofía si ésta no enseña lo que debe y no se basa en la realidad de que el hombre, por el mero hecho de ser, tiene ya una comprensión de sí y de los demás. A mi juicio, no podría darse un verdadero pensar filosófico si no aceptamos de partida esta tesis heideggeriana
. Antes de enseñar la filosofía como disciplina, como asignatura, es necesario enseñar a pensar, a interpretar. Es más, es necesario enseñar que, por el sólo hecho de vivir, ya estamos interpretando, ya estamos siendo entes hermenéuticos.


La filosofía así entendida no es, de ningún modo, algo exclusivo de un grupo o un sector de hombres, ni siquiera de los filósofos profesionales, “la filosofía es -  citando a Nietzsche – algo de todos y de ninguno”
. Algo que forma parte esencial de la realidad humana. Esto es, precisamente, lo que hace que la actividad filosófica sea mucho más profunda que cualquier otra actividad. El hombre es un filósofo por naturaleza; por el mero hecho de existir, de estar siendo, tiene ya esta comprensión de su ser y de los demás entes. Y este hecho es, en rigor, el que abre el camino de la filosofía y su tarea esencial.


Nuestros jóvenes en su vida diaria se relacionan con una serie de situaciones, fenómenos, asuntos
, objetos, en suma, con una serie de entes. Estos entes no sólo constituyen su relación inmediata, sino que el joven – y nosotros también – está perdido entre los entes, no ve más allá de ellos, se pierde en una serie de relaciones o explicaciones científicas de las cosas que lo rodean. Lo más grave no es esto. El verdadero quid del asunto es que todos pensamos que con esto basta, que con esto es suficiente. De este modo, el joven se piensa seguro dentro de un ámbito en el cual las cosas reciben un orden de acuerdo con ciertos conceptos, con ciertos intereses, con una cierta concepción del mundo.


De pronto, en algún lugar de la vida, de su vida, el muchacho observa que aparece algo extraño: surgen una serie de obstáculos, de infortunios; una serie de estados de ánimo que transforman esta situación de seguridad en algo complejo, complicado, misterioso, que se hace patente e inmediato en el aburrimiento, el desgano, la pereza, la angustia y hasta en la inexorable dispersión de la muerte.


Al respecto, un pensador catalán
 – y a ver si lo he entendido bien – dice en rigor, que no es posible separar la pedagogía de la muerte, y yo estoy de acuerdo con eso, pero en el sentido de que la muerte es una de estas revelaciones que aparecen en la vida y permiten al hombre darse cuenta de que hay algo que no es ente. La muerte, ya desde la Grecia antigua, era algo que se excluía de la realidad óntica. Actualmente, creo que el hombre se la pasa escondiendo la muerte sin tener éxito. En su misma tranquilidad cotidiana, el hombre descubre, una y otra vez, que hay algo no ente que se relaciona de manera directa y profunda con él; que lo afecta a pesar de todos los esfuerzos que hace por olvidarlo o por esconderlo. Entonces, en un plan de enseñanza, sobre todo de la filosofía, dar la cara a la vida es, también, dar la cara a la muerte, porque ésta es parte de aquella, es parte de la historia del hombre y su verdad.

Por otra parte, en las clases de filosofía, tanto en secundaria como en la universidad, se ha hecho costumbre hablar de historia; más que de filosofía se habla de las biografías de los filósofos. Se pretende explicar a las filosofías como formas de expresión, como exteriorizaciones de actitudes originarias del hombre. Se dice que la filosofía tiene su raíz en el hombre y, por lo tanto, para comprender una filosofía hay que explicar al hombre. De nada se diferenciaría entonces, la filosofía de la antropología, o de la sociología, o de la psicología. A mi entender, la tarea de la filosofía es ulterior a todo esto. La filosofía se pregunta por el sentido de la vida humana, por sus componentes más fidedignos y originarios; no es un mero recabar datos, no es una simple estadística en un papel. La filosofía también debe ser enseñada en sus múltiples facetas de aplicación, en su dimensión práctica. Debe ser vista preparada para responder a las acuciantes problemáticas que plantea la época contemporánea y el mundo global.

En este sentido, me parece que la enseñanza de la filosofía, sin dejar de ser lo que es, y sin dejar de lado los contenidos  que la caracterizan y la hacen única, debe ser apoyada en las aulas por una asignatura de Desarrollo Integral que, como su nombre lo dice, entregue a los jóvenes herramientas idóneas para resolver situaciones de vida no contempladas en las mallas curriculares tradicionales, a partir de una base filosófica que devele un sentido cabal de la existencia humana, de la cual la pedagogía no puede estar ausente. En este sentido hablo yo de Pedagogía Existencial.

No se trata aquí de especificar una línea pedagógica en particular o aburrirlos con una exposición metodológica. Sin duda que eso es asunto de un trabajo posterior y más específico. Por ahora he tratado, a partir de un diagnóstico de la situación contemporánea, de transmitirles una visión particular de lo que considero un problema grave en el sistema educacional de mi país: no existe ninguna asignatura que se haga cargo de entregar elementos confiables y realmente útiles para que los jóvenes sean capaces de hacer frente a las tribulaciones que, a veces la vida les presenta, y para las cuales el modelo de educación técnico-científico imperante no los prepara en absoluto.

Sin duda que, como ya hemos dicho, estamos viviendo una época de crisis y de profundos cambios. Pero cambio no siempre quiere decir progreso. Se ha hablado de “fin de la historia”. De la “decadencia de Occidente”. Del fin de la modernidad. De la postmodernidad. Quiero pensar que, en realidad, vivimos en una época de transición. Una situación mundial que se desoculta, cada vez más claramente, no sólo en el plano teórico, o del arte, sino en todos los niveles de la vida concreta del hombre. La crisis de los valores establecidos. El desprestigio de las palabras solemnes, grandiosas y demagógicas. El desprestigio de las ideologías. La decadencia moral del mundo, de la burguesía, del capitalismo y del liberalismo. El desamparo, la indiferencia, la soledad en un mundo cada vez más extraño. El rechazo de las actitudes irracionalistas y estetizantes. La distancia, cada vez mayor, entre la técnica y el hombre. La gran capacidad de hacer y la nula capacidad de prever del ser humano. 

Una Pedagogía Existencial no puede abstraerse de todo esto. En el mundo actual, los valores, las formas de vida, la realidad, carecen de base y de sentido. La técnica y la idea irrefrenable de progreso nos han conducido al nihilismo, al pensamiento cuantificable y calculador
. El mundo, muchas veces, se le revela a nuestros jóvenes como absurdo e incoherente, sin sentido. Ya no hay mundo, se suele decir. La tarea urgente y esencial de la pedagogía es la superación de todo esto. No se puede volver a fórmulas anteriores. Hay que ir más allá, hacia una meta-educación. ¿Cómo? Hay que profundizar y recuperar en la historia misma de Occidente y en la de los demás pueblos, la problemática originaria, el sentido del ser del hombre y de la historia. Asumir la transición en su nivel más radical y profundo. La verdad ya no es exclusiva de la lógica o de la ciencia. Hay que abrirnos a niveles mucho más amplios y a niveles distintos de relación del hombre con el mundo. En suma, explorar otras coordenadas ontológicas.

La prioridad de la revolución técnico-científica, la importancia de la modernización no puede rechazarse. Pero si no logramos, al mismo tiempo, la formación integral y cultural de los que viene atrás, no podremos trazar un camino seguro de permanencia de la humanidad sobre la tierra.

Nuestro compromiso se plantea con claridad en estas nuevas circunstancias históricas. El desarrollo del hombre en el marco de la investigación científica no debe opacar la actitud crítica y la posibilidad cierta de entender la problemática histórico-filosófica que aquí se ha esbozado. 

El paradigma técnico- científico en educación está abierto, ciertamente, a todas sus posibilidades. Al aclararlas y precisarlas, al profundizar en ellas, dejan de ser meramente teorías, para contribuir abriendo posibilidades de cambio y transformación. Especialmente, ahora, en que sabemos que la verdad y la realidad misma se manifiestan en formas diversas, plurales y, sin embrago, válidas y necesarias. La historia la construimos nosotros. La educación es obra del hombre. La responsabilidad es nuestra.

Bibliografía

1. Martin Heidegger, “La pregunta por la técnica”, en Filosofía, Ciencia y Técnica, Santiago de Chile, Ed. Universitaria, 2003.

2. Martin Heidegger, Ser y Tiempo, Santiago, Ed. Universitaria; Trad. Jorge Eduardo Rivera, 1997.

3. René Descartes, Les principes de la Philosophie, Partie I, Paris, Ed. J. Vrin, 1950.

4. Hans Jonas, El principio de responsabilidad. Ensayo de una ética para la civilización tecnológica. Barcelona, Herder, 1995.

5. Hans Jonas, Técnica, Medicina y Ética. La práctica del principio de responsabilidad. Barcelona, Paidós, 1997.

6. Joan-Carles Mélich, Pedagogía de la Finitud, Publicacions de la Universitat Autònoma de Barcelona, Bellaterra, 1987.

� Por su claridad y profundidad, el diagnóstico heideggeriano de la intervención técnica del mundo me parece paradigmático. Al respecto, Cfr. de Martin Heidegger, “La pregunta por la técnica”, en Filosofía, Ciencia y Técnica, Santiago de Chile, Ed. Universitaria, 2003.





� Al respecto, Cfr. de René Descartes, Les Principes de la Philosophie, Partie I, Paris, Ed. J. Vrin, 1950.


� Lo intentaremos desde una perspectiva distinta a la que comúnmente se relaciona este concepto.





� Es interesante constatar – junto con Jonas – como el hombre, en rigor, posee actualmente, mucha capacidad para hacer pero una nula capacidad de prever o calcular los efectos de su acción. Y ese es, precisamente, el peligro que esconde el inexorable avance técnico-científico.





� Para Bergson, por ejemplo, la filosofía era la metafísica.





� Lo que no quiere decir que se haya convertido en algo útil, aprovechable técnicamente, algo medible, valorable, verificable, con base en criterios externos, ajenos a su propio desarrollo.


� Soy reacio – también en mis clases -  a ocupar la palabra ‘alumno’, pues su etimología apunta al significado de “sin luz”.


� Al respecto, Cfr. de Martin Heidegger, Ser y Tiempo, Santiago de Chile, Ed. Universitaria; Trad. de Jorge Eduardo Rivera, 1997.





� En varios textos de Nietzsche puede observarse esta alusión. Sin ir más lejos, en el comienzo del “Zaratustra”, el filósofo de Röken señala que se trata de un libro “para todos y para nadie”.


� El tema de los “asuntos” o “importancias” es de carácter transversal en la obra de Ortega. Desde sus Meditaciones de Quijote, de 1914, el pensador considera a la circunstancia como elemento radical de la vida humana.


� Me refiero a Joan-Carles Mélich, y su libro Pedagogía de la Finitud, Publicacions de la Universitat Autònoma de Barcelona, Bellaterra, 1987.


� Cfr. de Martin Heidegger, Le principe de raison, Paris, Gallimard, 1957.








